
Estudios Latinoamericanos No. 56, Enero-Junio / Julio-Diciembre/2025

114

ARTÍCULO CORTO Recibido: 22/01/2025
Aprobado: 01/08/2025

Plano de inmanencia del maíz: Una mirada desde la matriz 
autónoma de pensamiento popular latinoamericano

Plane of immanence of corn: A perspective from the autonomous 
matrix of Latin American popular thought

Andrés Felipe Martínez Soriano
Doctorando en comunicación de la Universidad Nacional de La Plata,

Licenciado en Educación Básica con Énfasis en Ciencias Sociales de la Universidad Distrital
Francisco José de Caldas.

Dinamizador Comunitario de la Asociación de Autoridades Indígenas Juan Tama
y el Consejo Regional Indígena del Cauca.

DOI: https://doi.org/10.22267/rceilat.2556.142

Resumen

Este ensayo gráfico propone un acercamiento a las convenciones que sostienen 
el plano de inmanencia, estructurado analógicamente a la planta de maíz: ambos 
se definen por movimientos infinitos que se desplazan y regresan sobre sí mismos 
(semilla-planta-semilla). Sus elementos —superficies diagramáticas, superficies, 
volúmenes y perímetros irregulares— se proliferan como fractales, constituyendo 



Martínez Soriano, A.F. (2025). Plano de inmanencia del maíz una mirada desde la matriz autónoma de pensamiento popular latinoame-
ricano. Estudios Latinoamericanos, ISSN (Impr) 0123-0301 – ISSN (en línea) 2665-329X, 56, 114-126.

115

conceptos que articulan una reflexión epistemológica sobre los saberes ancestrales. 
Estos configuran una matriz autónoma de pensamiento popular latinoamericano, 
analizando tensiones en los campos cultural, comunicativo, político y epistemo-
lógico ligados al maíz en comunidades campesinas del Valle de Tenza, Colombia 
y Nuestramérica.

Como conclusión, la apuesta por una escritura visual permite entretejer la ima-
gen, el texto y los conceptos desde las epistemologías del Sur de Nuestramérica; 
convirtiendo al ensayo gráfico enmarcado en un plano de inmanencia como una 
herramienta de resistencia y re-existencia, develando cómo el maíz encarna —más 
allá de lo alimenticio— símbolos de identidad, memoria histórica y comunicación 
comunitaria.

Palabras clave: Agricultura tradicional, arte y educación, comunicación y cultura, 
epistemología, resistencia social.

Abstract
This graphic essay examines the conventions sustaining the plane of immanence, 
structured analogically to the maize plant: both are defined by infinite cyclical move-
ments (seed-plant-seed). Their elements —diagrammatic surfaces, irregular volumes, 
and perimeters— proliferate as fractals, constituting concepts that articulate an 
epistemological reflection on ancestral knowledge. These configure an autonomous 
matrix of Latin American popular thought, analyzing tensions in cultural, communi-
cative, political, and epistemological fields linked to maize in peasant communities 
of Valle de Tenza (Colombia) and Nuestramérica.

The visual writing approach intertwines images, text, and concepts through episte-
mologies of the Global South, framing the graphic essay within a plane of immanence 
as a tool of resistance and re-existence. It reveals how maize embodies —beyond 
nutrition— symbols of identity, historical memory, and communal communication.

Keywords: Traditional agriculture, art and education, communication and culture, 
epistemology, social resistance.

gráfico porque es inusual para mí, en 
lo que mi experiencia académica con-
cierne. Con lo único que me había en-
frentado como lector han sido libros, 
artículos, entrevistas, reseñas y notas 
académicas de una temática especí-
fica, pero nunca un ensayo gráfico y 
menos con lo que en este texto pro-
pongo: la escritura de un texto de na-
vegación para un ensayo gráfico. Abu-
sando de la informalidad y lo escueto 

El siguiente texto, de manera sorpre-
siva, es un ensayo gráfico. Su objetivo 
principal es, a partir de estas líneas, 
delimitar las convenciones necesarias 
para sustentar el plano de inmanen-
cia representado a través de un mapa 
mental. Más que un cuadro de con-
venciones es un texto de navegación. 
Aquí, la gráfica es el océano y las pa-
labras escritas, el barco. Retomo la ex-
presión de lo sorpresivo en el ensayo 



Estudios Latinoamericanos	 No. 56, Enero-Junio / Julio-Diciembre/2025

116

de estas palabras introductorias, las 
considero pertinentes para salvaguar-
dar el espíritu aventurero... inexperto 
en el oficio de la escritura y propenso 
a cometer algunos errores y desfases 
de aprendiz.

Entre las posibles torpezas de pri-
merizo en la travesía inaugural e incier-
ta de la ilustración y la escritura de los 
ensayos gráficos o visuales, me refugio 
en las palabras de Cabrera y Guarín 
(2012) como brújulas en este ancho y 
mar abierto, pues ellos en sus andares, 
consideran el ensayo visual como un 
formato que entreteje imagen, texto y 
otros lenguajes expresivos que se mue-
ven dialógicamente entre lo artístico y 
lo científico. En mi caso particular del 
presente plano de inmanencia, más 
que un mapa mental o ilustraciones 
conceptuales, es un conocimiento 
construido desde la misma naturaleza 
del maíz con los signos y espistemes de 
los campesinos y comunidades ances-
trales alrededor de este cereal andino. 
Es decir que, mi propuesta de ensayo 
gráfico sobre el maíz no solo busca re-
presentar su relevancia simbólica y ma-
terial, sino también comprender cómo 
este alimento ancestral representa un 
tejido comunicacional dentro de las co-
munidades rurales latinoamericanas.

Desde esta perspectiva, la imagen 
y el texto son como el maíz, el fríjol o 
la calabaza en los sistemas agrícolas 
tradicionales de Nuestramérica, su re-
lación es complementaria, puesto que 
ni lo visual ni la gráfica se subordina 
ni antepone ante el otro. Como plantea 
Gómez (2020),

La fuerza del ensayo visual o grá-
fico resulta por la capacidad em que 

articula el pensamiento desde muchas 
formas de producción e interpretación 
de lenguajes, posibilitando la construc-
ción de sentidos y significados hetero-
géneos. En mi investigación, esta diná-
mica se concreta en la exploración del 
maíz como un tejido de comunicación 
que va más allá de los medios conven-
cionales, anclándose en la memoria, la 
oralidad y las prácticas cotidianas de 
las comunidades campesinas del Valle 
de Tenza.

Para empezar, este ensayo gráfico lo 
titulo como “Plano de Inmanencia del 
Maíz”1, cuya definición de plano de 
inmanencia lo abordo desde Deleuze 

1.	 Con el presente ensayo gráfico, propongo 
posicionar este tipo de escritura como 
una forma de expresión artística, política, 
cultural y académica, en el marco de la 
matriz autónoma de pensamiento popular 
latinoamericano planteada por Argumedo 
(2006). Mi objetivo es dar cuenta de cómo 
los conceptos y categorías se construyen 
a partir del sentipensar y de las experien-
cias vividas en nuestras realidades lati-
noamericanas. Este plano de inmanencia 
representa mi manera de comprender y 
expresar la construcción conceptual de mi 
investigación sobre el maíz como un tejido 
de comunicación comunitario que va más 
allá de los medios. Dicha investigación ha 
sido concebida y dinamizada en el marco 
del Doctorado en Comunicación de la Uni-
versidad Nacional de La Plata.

	 Es pertinente aclarar que, debido a la 
naturaleza literaria y reflexiva del género 
ensayístico, así como al hecho de que, al 
momento de presentar este texto, mi in-
vestigación doctoral aún no ha alcanzado 
la etapa de trabajo de campo, el plano de 
inmanencia y sus respectivos conceptos no 
se han confrontado con los hallazgos de la 
investigación. Por lo tanto, en el presente 
artículo no se incluirá una exposición de la 
metodología ni de los resultados obtenidos.



Martínez Soriano, A.F. (2025). Plano de inmanencia del maíz una mirada desde la matriz autónoma de pensamiento popular latinoame-
ricano. Estudios Latinoamericanos, ISSN (Impr) 0123-0301 – ISSN (en línea) 2665-329X, 56, 114-126.

117

y Guattari (1993), quienes consideran 
que “el plano es, por lo tanto, objeto 
de una especificación infinita, que 
hace que tan sólo parezca ser el Uno-
Todo en cada caso especificado por la 
selección del movimiento” (p. 43). Para 
ellos, el plano se caracteriza por tener 
movimientos infinitos que recorren y 
regresan en sí mismos; sus elementos 
son características diagramáticas, su-
perficie, volumen o perímetros irregu-
lares que tienden a proliferarse como 
un fractal.

Por otro lado, la misma teorización 
de los conceptos propuestos en este 
plano de inmanencia implica retomar 
los planteamientos y definiciones que 
Deleuze y Guattari (1993) proponen. 
Estos conceptos se caracterizan por ser 
intenciones y por tener movimientos 
finitos; son olas que se enrollan y des-
enrollan, van y regresan con velocida-
des infinitas de movimientos finitos en 
su propio cauce, superficie o volumen, 
pero con un perímetro con cierto grado 
de proliferación.

Con estas definiciones sobre el 
plano de inmanencia y los conceptos, 
considero que para la naturaleza de 
este ensayo y, evidentemente, la tesis 
que como investigador planteo que el 
maíz es un ser que comunica, genera 
prácticas comunicativas y a su vez está 
en una comunicación en disputa2, me 

2.	 En mi recorrido de vida, sumado a la re-
flexión teórica, estoy abordando la disputa 
entre el maíz vs corn planteada por San 
Vicente Tello & Mota Cruz (2021), disputa 
de dos sistemas agrícolas en términos cul-
turales y genéticos, siendo el maíz el cereal 
sembrado ancestralmente con semillas na-
tivas o criollas, mientras que el corn repre-

atrevo a proponer la planta del maíz 
como mi plano de inmanencia. En sí 
misma, esta planta, por su movimien-
to cíclico e infinito como semilla-
planta-semilla, permite que sobre su 
morfología y expansión se posicionen 
diferentes conceptos. En este sentido, 
el movimiento cíclico en espiral del 
plano de inmanencia como planta de 
maíz posibilita siempre la renovación 
de sus hojas, granos, raíces, etc., man-
teniendo siempre su propia estructura 
o forma. Los conceptos expresados 
en las raíces y los frutos o mazorcas, 
en el movimiento finito del ir y venir, 
pueden ir transformándose según el 
interés de quien quiere o busque hacer 
una investigación, según el análisis 
correspondiente a cierta etapa de una 
investigación o reflexión.

La navegación y lectura de este 
ensayo gráfico están organizadas de la 
siguiente manera: en la parte inferior, 
como la tierra o el suelo fértil para la 
siembra, están ubicados los conceptos 

senta la semilla transgénica, el monocultivo 
y la transnacional. Mi tesis se centra en que 
no solo es una disputa en el ámbito cultural 
sino también comunicacional, es decir que, 
la relación maíz vs el corn la entiendo como 
dos sistemas de comunicación, el primero, 
es un tejido de comunicación que repre-
senta un sistema tradicional con saberes y 
prácticas agrícolas y ancestrales, con unas 
relaciones comunicacionales horizontales, 
colectivas y comunitarias, se dinamiza en 
la vida cotidiana; mientras que el segundo 
sistema de comunicación consiste en un 
sistema tecnificado cuyos saberes están 
ligados netamente a lo técnico, científico 
y hegemónico, en el que las relaciones 
comunicacionales son absolutamente je-
rárquicas, eliminando cualquier indicio de 
asociatividad y comunitariedad.



Estudios Latinoamericanos	 No. 56, Enero-Junio / Julio-Diciembre/2025

118

que corresponden a los fundamentos 
epistemológicos que soportan el po-
sicionamiento político y cultural de 
esta investigación y este ensayo. Estos 
conceptos son la brújula y la lupa para 
comprender los demás conceptos, 
mientras que las mazorcas o el maíz 
como fruto son los conceptos que están 
en disputa y permiten ser teorizados en 
una realidad o circunstancia concreta.

Para empezar la navegación y la lec-
tura de este ensayo gráfico, en primer 
lugar, debe iniciarse como nace la plan-
ta de maíz, desde su semilla sembrada 
en la tierra. Por esta razón, el primer 
vistazo y punto de partida es desde 
la parte inferior derecha del plano de 
inmanencia. En esta parte, podemos 
encontrar la imagen y fotografía de mi 
abuela materna, su nombre es María 
del Carmen León Romero, mujer sabia 
oriunda del Valle de Tenza, municipio 
de Guateque y del departamento de 
Boyacá, Colombia. Mujer campesina, 
sembradora y sabedora del arte de sem-
brar, cultivar, cosechar y cocinar maíz; 
mujer aguerrida y trabajadora, sembra-
dora de la caña de azúcar y productora 
de miel de esta misma planta. También 
se dedicó a destilar aguardiente y, de 
atacazos artísticos provenientes de 
una memoria ancestral, se le ocurrió 
en su juventud, junto con mi bisabue-
lo Juan de la Cruz León, fermentar el 
jugo de caña de maíz y seguidamente 
destilarlo. Según lo que me cuenta, el 
resultado fue un destilado con un sa-
bor muy parecido al whisky. Entre sus 
oficios varios, fue tejedora de mochilas 
o bolsas artesanales de fibra de fique 
sobre telares. Igualmente, cuenta con 
un sinfín de sabidurías que este texto, 

por su precisión, no podría permitirse 
extender.

Lo que sí resalto de ella en este 
plano de inmanencia es que ella es el 
origen de la inquietud investigativa y 
comunicativa que he tenido a lo largo 
de la vida sobre el maíz. Precisamente, 
fue ella quien, al lado de mi madre, 
me criaron junto a mi hermana mayor 
y otros dos hermanos en las montañas 
verde claras de sol picante del Valle 
de Tenza, y nos enseñaron el arte de 
sembrar, cultivar, cosechar y cocinar el 
grano del maíz. Sin lugar a duda, ellas 
son la fuente y la semilla de este plano 
de inmanencia.

Frente a la imagen de mi abuela se 
encuentra la frase “el maíz como de-
recho que comunica para re-existir”. 
Esta frase es la síntesis de mi propues-
ta investigativa en la que planteo que 
el maíz ha sido para mi familia y los 
habitantes del Valle de Tenza lo que 
Gómez Espinoza (2011) denominaría el 
axis mundi de los pueblos y comunida-
des ancestrales de nuestro continente. 
Este cereal ha implicado una simbio-
sis biológica y cultural en la cual las 
comunidades rurales han construido 
los pilares culturales y cosmogóni-
cos, expresados en una diversidad de 
sabidurías ancestrales de diferentes 
índoles como agrarias, astronómicas, 
educativas, artísticas, gastronómicas, 
ecológicas y económicas.

El maíz como derecho es una forma 
de mencionar el actual estado geopolí-
tico y cultural en que se encuentra este 
cereal en el mundo y los territorios del 
Sur Global. La batalla cultural y gené-
tica del maíz se encuentra en una en-
crucijada: las grandes multinacionales 



Martínez Soriano, A.F. (2025). Plano de inmanencia del maíz una mirada desde la matriz autónoma de pensamiento popular latinoame-
ricano. Estudios Latinoamericanos, ISSN (Impr) 0123-0301 – ISSN (en línea) 2665-329X, 56, 114-126.

119

de semillas transgénicas y alimentos 
procesados pretenden el total monopo-
lio del cultivo y transformación de este 
alimento sobre la autonomía genética 
y cultural que aún queda en algunas 
comunidades campesinas, indígenas y 
rurales de nuestro continente. El maíz 
como derecho implica entonces una 
reivindicación de este cereal no solo en 
el ámbito de la soberanía alimentaria 
sino también en el derecho de la comu-
nicación, una comunicación centrada 
en la cultura y la vida cotidiana de la 
población campesina y ancestral que 
preserva saberes ancestrales y prácticas 
socioculturales agrícolas de caracterís-
ticas milenarias.

Finalmente, el maíz como re-exis-
tencia es lo que Adolfo Albán Achinte 
(2013) denomina como “los disposi-
tivos que las comunidades crean y 
desarrollan para inventarse cotidiana-
mente la vida y poder de esta manera 
confrontar la realidad establecida por 
el proyecto hegemónico que desde la 
colonia hasta nuestros días ha inferio-
rizado, silenciado y visibilizado nega-
tivamente la existencia” (p. 455). Re-
existir desde el maíz, de acuerdo con 
la postura de este autor, es una apuesta 
no para romantizar el pasado y algunos 
saberes ancestrales que aún la colonia 
y la modernidad no han logrado exter-
minar, sino que, es una apuesta para 
transformar, inventar y dignificar la 
vida desde la producción del alimento, 
los rituales y las estéticas populares y 
campesinas. Re-existir con el maíz no 
es otra cosa más que la concientización 
de la disputa comunicativa que en 
este cereal está presente y la respuesta 
contra hegemónica desde nuestro axis 

mundi, que el maíz representa como 
forma de vida y tejido comunicativo.

En la parte inferior izquierda de este 
plano de inmanencia encontramos el 
concepto de los estudios culturales de 
la vida cotidiana. En esta figura de co-
lor café oscuro se retoma la corriente de 
la comunicación de los estudios cultu-
rales como una perspectiva y enfoque 
para analizar y abordar el maíz como 
un elemento productor de sentido 
común en la vida cotidiana de las co-
munidades ancestrales, campesinas y 
rurales. Desde esta perspectiva, es una 
comunicación estrechamente ligada a 
la construcción cultural. Esta relación 
implica que la cultura y la comunica-
ción se vean más allá de la mitología 
de la massmediática, como menciona 
Martín-Barbero (1987). En este mismo 
sentido, Botero Gómez & Mora (2018) 
nos aportan para la comprensión del 
maíz como un elemento fundante de 
relaciones de comunicación, en la 
medida que las autoras posicionan 
la comunicación como productora 
de vínculos desde la vida cotidiana. 
En sus propias palabras, mencionan 
que “entendemos la comunicación, 
precisamente, como el despliegue de 
vínculos con otros, incluyendo las es-
pecies no humanas” (Botero Gómez & 
Mora, 2018, pág. 176). De esta manera, 
el maíz permite construir vínculos con 
los habitantes de estas dos veredas, 
vínculos que producen y reproducen 
las prácticas socioculturales agrícolas, 
los saberes ancestrales, la soberanía 
alimentaria, territorialidades, memoria 
biocultural, oralidades y cosmovisio-
nes.



Estudios Latinoamericanos	 No. 56, Enero-Junio / Julio-Diciembre/2025

120

En este caso, para seguir compren-
diendo el papel de los estudios cul-
turales en este plano de inmanencia, 
también traemos a colación a Armand 
Mattelart y Erik Neveu (2002) con su li-
bro “Los cultural studies: hacia una do-
mesticación del pensamiento salvaje”. 
En su prólogo, realizan la pregunta: ¿se 
puede hablar de Birmingham -estudios 
culturales- en América Latina? Ellos 
plantean que los estudios culturales 
en América Latina se enriquecieron 
gracias a que la comunicación dejó de 
verse como una cuestión de los medios 
de información para ser comprendida 
como una cuestión de cultura que pro-
duce y recrea sentido social.

No obstante, los estudios culturales, 
como corriente teórica, se encuentran 
en una encrucijada teórica debido a las 
múltiples bifurcaciones investigativas 
y analíticas en los últimos años. A tal 
punto que existe un agotamiento teóri-
co por su excesiva institucionalización, 
convirtiéndose en cierta medida en 
vanguardismo en la crítica literaria. 
Estos estudios “corren el riesgo de en-
cerrarse en el proyecto megalómano 
de una ciencia de la cultura que fuese 
considerada como la ciencia social por 
antonomasia, como la ciencia-reina” 
(Mattelart & Neveu, 2002, p. 76). Aun-
que estos estudios han abordado la 
cultura popular y la vida cotidiana, 
epistemológicamente no han salido de 
su propio campo intelectual, teórico y 
académico.

Es por esta razón que el rectángulo 
de color café que aparece en la parte 
inferior izquierda del plano de inma-
nencia no está completo; se comple-
menta con la figura de la derecha que 

refiere a los saberes ancestrales, que, 
en este caso específico, pertenecen 
a mi abuela María del Carmen León 
y a toda la sabiduría presente de las 
abuelas y abuelos campesinos del Valle 
de Tenza, así como a la sabiduría an-
cestral y popular de nuestros pueblos 
latinoamericanos. Este planteamiento 
de los saberes ancestrales podría ubi-
carse en la perspectiva decolonial, ya 
que estos dialogan directamente con 
los teóricos de los estudios culturales, 
sin necesidad de que los sabedores an-
cestrales hayan pertenecido al campo 
intelectual.

Para este diálogo, considero im-
portante construir un puente o una 
plataforma epistemológica. Este puente 
en el plano de inmanencia se retoma 
del posicionamiento político, cultural 
y epistémico que nos plantea Alcira 
Argumedo (2006) acerca de la matriz 
autónoma de pensamiento popular 
latinoamericano: “Nuestro objetivo es 
reivindicar el valor teórico-conceptual 
de esas vertientes, la existencia de una 
matriz latinoamericana de pensamien-
to popular, con perfiles autónomos 
frente a las principales corrientes de 
la filosofía y las ciencias humanas” 
(p. 10).

El planteamiento en este posiciona-
miento político y cultural, en el marco 
de un campo teórico, implica reconocer 
que los saberes ancestrales y populares 
construidos históricamente en nuestro 
continente forman parte de la constitu-
ción de nuestra matriz de pensamiento 
popular latinoamericano. Estos saberes 
permitirán conformar, desde nuestras 
propias culturas y formas de vida, un 
campo teórico más contextualizado a 



Martínez Soriano, A.F. (2025). Plano de inmanencia del maíz una mirada desde la matriz autónoma de pensamiento popular latinoame-
ricano. Estudios Latinoamericanos, ISSN (Impr) 0123-0301 – ISSN (en línea) 2665-329X, 56, 114-126.

121

nuestros territorios y comunidades. Por 
ello, la matriz de pensamiento propues-
ta por Alcira Argumedo (2006) actúa 
como un puente para que dialoguen y 
se pongan en equivalencia la experien-
cia histórica y cultural de las campesi-
nas y campesinos sabedores del arte de 
la siembra, cosecha y transformación 
del maíz con los teóricos y académicos 
de los estudios culturales. Este posicio-
namiento político y cultural se suma a 
las múltiples intenciones de pensado-
ras y pensadores latinoamericanos que 
buscan romper con la jerarquización 
excesiva de la Academia y la invisibi-
lización de los saberes culturales y co-
tidianos de nuestro continente, saberes 
y experiencias caracterizados por ser 
menospreciados por el poder colonial 
y moderno. La organización y diseño 
de este plano de inmanencia responde 
a esa Academia elitista. En relación a 
esta postura, Alcira Argumedo (2006) 
menciona que “es difícil aceptar en los 
medios académicos que el pensamien-
to de Tupac Amaru tenga una jerarquía 
equivalente a la de su contemporáneo 
Emmanuel Kant; que sea posible com-
parar a Bolívar, Artigas, Hidalgo y Mo-
relos con Hegel; a José Martí y Leandro 
Alen con Weber” (p. 10).

Luego de esta navegación por la par-
te de la Tierra, donde se siembra la se-
milla y se establece el posicionamiento 
político y cultural en este plano de 
inmanencia, la siguiente lectura aborda 
las dos mazorcas de la planta de maíz. 
En cada una de estas encontramos un 
concepto que nos permitirá compren-
der el interés y la intención detrás de 
la investigación acerca del maíz y su 
relación con la comunicación y la cul-
tura de las campesinas y campesinos 

del Valle de Tenza. El primer concepto 
para tratar es la memoria biocultural 
relacionada con el maíz, mientras que 
el segundo se refiere a la disputa comu-
nicativa en la producción del sentido 
cultural relacionado con el maíz.

La memoria biocultural del maíz en 
las campesinas y campesinos del Valle 
de Tenza se basa en los postulados de 
Toledo y Barrera-Bassols (2008), prove-
nientes de la biología y la antropología, 
respectivamente. Ellos mencionan 
que actualmente se puede identificar 
dos tipos de diversidad: una biológica 
(paisajes, hábitats, especies y genomas) 
y otra cultural (genética, lingüística y 
cognitiva). Toledo y Barrera-Bassols 
(2008) realizan la siguiente pregunta: 
¿Dónde se localiza la memoria biocul-
tural? Los autores indican que esta se 
localiza en:

Los campos donde hoy existe 
información para realizar este 
análisis son los de la diversidad 
biológica, la diversidad lingüística 
y la diversidad agrícola (y pecua-
ria), las cuales pueden ser a su 
vez correlacionadas con la distri-
bución de las «sociedades rurales 
tradicionales» que, en teoría, son 
el sector de la especie humana 
cuyas actividades están basadas en 
formas de manejo de la naturaleza 
no-industriales y en formas de co-
nocimiento no-científico, es decir, 
en expresiones que se remontan a 
un pasado lejano. (p. 27)

De acuerdo con estos postulados, 
considero que el maíz generó una 
simbiosis con el ser humano en gran 
parte de los pueblos ancestrales del 
continente americano. Mientras el ser 



Estudios Latinoamericanos	 No. 56, Enero-Junio / Julio-Diciembre/2025

122

humano adaptó genéticamente el maíz 
para su consumo y beneficio nutricio-
nal, la cultura de estos pueblos se con-
figuró alrededor de este cereal. Según 
Toledo & Barrera-Bassols (2008), “este 
proceso biocultural de diversificación 
es la expresión de la articulación o 
ensamblaje de la diversidad de la vida 
humana y no humana y representa, en 
sentido estricto, la memoria de la espe-
cie” (Toledo & Barrera-Bassols, 2008, p. 
25). Esta simbiosis también se entiende 
como un proceso biocultural que impli-
ca dos elementos importantes en este 
plano de inmanencia: el primero son 
los saberes locales que amalgaman lo 
cultural y lo biológico; el segundo se 
refiere a las prácticas socioculturales 
agrícolas que dinamizan y reactuali-
zan estos saberes ancestrales y locales 
vinculados con la memoria biocultural.

En primer lugar, en relación con 
los saberes locales, según Toledo & 
Barrera-Bassols (2008), estos saberes 
existen como conciencias históricas 
comunitarias. En su plena articulación, 
configuran una totalidad que opera 
en los recuerdos sobre la especie (en 
nuestro caso, el maíz) y el “hipocampo” 
del cerebro de la humanidad (en nues-
tro caso las campesinas y campesinos 
del Valle de Tenza), siendo este “el 
reservorio nemotécnico que permite a 
toda especie animal adaptarse conti-
nuamente a un mundo complejo que 
cambia de manera permanente” (p. 25). 
Así, estos saberes ancestrales y locales 
relacionados con el maíz configuran 
una estrecha relación con los ecosiste-
mas y territorios locales, adaptándose 
a las transformaciones sociales e his-
tóricas que afectan a dichos territorios 
y comunidades.

En complemento a estos plantea-
mientos, destaco los aportes de Gonzá-
lez (2015) sobre los saberes locales, los 
cuales, según ella, son conocimientos 
construidos socialmente que portan 
elementos sociales, culturales y edu-
cativos. Estos saberes locales relacio-
nados con el maíz no son estáticos; 
han experimentado transformaciones y 
articulaciones a lo largo de la historia, 
influenciados por las sabidurías indí-
genas, la colonización española y los 
procesos científicos y modernos.

El segundo elemento del concepto 
de la memoria biocultural del maíz son 
las prácticas socioculturales relaciona-
das con este cereal. Recurro a los postu-
lados de Núñez (2008), quien distingue 
entre prácticas sociales campesinas de 
carácter intangible y tangible. Las ca-
racterísticas intangibles están relacio-
nadas con saberes de tipo cognoscitivo, 
como mitos, leyendas, refranes, músi-
ca, coplas, y expresiones lingüísticas, 
manifestadas y recreadas en la oralidad 
campesina y rural. Por otro lado, las 
prácticas sociales campesinas tangibles 
son objetos o elementos objetivados en 
la vida cotidiana, adquiridos o forjados 
en el proceso de hibridación cultural, 
como enseres, equipos, tecnologías 
tradicionales, culinaria, animales do-
mesticados, plantas y semillas para 
cultivar, recetas, productos medicina-
les y juegos típicos.

Estos dos elementos de la memoria 
biocultural son intrínsecamente com-
plementarios. Se pueden considerar 
una dialéctica en el tiempo y el espa-
cio, según los contextos y fenómenos 
sociales que vivencian la comunidad, 
el territorio y la especie agrícola. Las 



Martínez Soriano, A.F. (2025). Plano de inmanencia del maíz una mirada desde la matriz autónoma de pensamiento popular latinoame-
ricano. Estudios Latinoamericanos, ISSN (Impr) 0123-0301 – ISSN (en línea) 2665-329X, 56, 114-126.

123

prácticas socioculturales y los saberes 
locales y ancestrales se transforman 
continuamente. En el marco del plano 
de inmanencia, es fundamental ana-
lizar, comprender y aprehender esta 
memoria biocultural a través de la 
palabra viva de las sabias y sabios, así 
como de la vivencia y dinamización de 
esta memoria.

El segundo concepto por tratar co-
rresponde al maíz en disputa, ubicado 
en el plano de inmanencia en la parte 
derecha-superior. Lo que planteo es 
que el maíz como axis mundi de las co-
munidades campesinas y rurales repre-
senta un sistema o tejido de comunica-
ción. No obstante, el maíz como tejido 
de comunicación enfrenta una disputa 
de poder y legitimidad frente a otro 
modelo o sistema de comunicación he-
gemónico impuesto por instituciones 
y organismos internacionales, como 
las multinacionales. Bajo el modelo de 
desarrollo, este sistema pone en riesgo 
la memoria biocultural. Este sistema 
de comunicación se representa como 
el maíz transgénico, de monocultivo, 
agroquímico y multinacional, cuya 
relación jerárquica elimina cualquier 
vínculo cultural, biológico y territo-
rial de las comunidades campesinas, 
indígenas y tradicionales con el maíz.

La disputa y la erosión del tejido 
de comunicación del maíz sustentado 
por una memoria biocultural, frente al 
sistema de producción y comunicación 
del corn se puede evidenciar en un 
acto tan básico como la alimentación. 
Ahora el corn está muy presente en la 
nutrición moderna de los pueblos y 
sociedades mundiales y tradicionales 
de Nuestramérica, está presente en los 

alimentos procesados, empaquetados, 
edulcorantes de maíz en bebidas ga-
seosas y otros productos de una dieta 
globalizada, esa alimentación comer-
cial como sistema de comunicación he-
gemónica erosiona el vínculo cultural 
con alimentos tradicionales como la 
arepa, los envueltos y la chicha. Estos 
productos tradicionales, derivados de 
maíz cultivado a partir de semillas 
salvaguardadas milenariamente, que 
implican una relación constante y agro-
diversa, una comunidad en el trabajo y 
la realización de trabajos comunitarios 
para el cultivo. Esta conexión, en la 
cosecha y preparación de alimentos, 
involucra un entramado de saberes 
y prácticas socioculturales, como el 
trueque entre vecinos.

San Vicente & Mota (2021) pro-
ponen que esta disputa refleja dos 
modelos opuestos de alimentación (y 
de sistemas de comunicación), uso y 
significación del maíz:

por una parte, el que ha dado iden-
tidad y ha sostenido a numerosos 
pueblos con base en una rica cul-
tura alimentaria que preserva una 
comida diversa, que lleva la milpa 
a la mesa y así logra una dieta 
balanceada y complementaria; y 
por otra parte, el que, guiado por 
la ganancia, produce comida in-
dustrializada, llena de almidones 
y jarabes de azúcar; que provoca 
obesidad y una nutrición deficien-
te. El maíz de esta comida indus-
trializada no es nuestro maíz, pues 
su uso y modificación obedece al 
control de los mercados mundiales 
y la maximización de ganancias 
por parte de unos cuantos y limi-
tados intereses. (p. 278)



Estudios Latinoamericanos	 No. 56, Enero-Junio / Julio-Diciembre/2025

124

A manera de síntesis, San Vicente 
& Mota (2021) destacan que la disputa 
por el maíz, a causa del modelo implan-
tado por grandes empresas de semillas 
transnacionales, convierte este cereal 
en una mercancía, modificando sus 
genes con el objetivo de patentar y 
adueñarse de la semilla. Actualmente, 
bajo el modelo neoliberal, el poder 
de estas empresas transnacionales ha 
influido en las políticas de soberanía 
de los Estados latinoamericanos para 
prohibir el uso y reproducción de se-
millas nativas y favorecer las semillas 
transgénicas patentadas. Esto revela 
un sistema hegemónico de comunica-
ción en el que se destruye la memoria 
biocultural, los saberes ancestrales, las 
prácticas socioculturales agrícolas y la 
soberanía alimentaria de los pueblos, 
imponiendo un sistema comunicacio-
nal alrededor del maíz transgénico. En 
este sistema, las personas y comunida-
des interactúan con el maíz a través de 
paquetes tecnológicos para su siembra, 
y alimentos procesados, endulzados y 
empaquetados con maíz transgénico, 
mediado por transacciones económi-
cas, eliminando el trueque y compartir 
comunitario (tejido de comunicación 
comunitario) característicos del maíz 
criollo.

El concepto de “maíz en disputa” se 
constituye por otros dos conceptos que 
evidencian su dinámica hegemónica y 
contrahegemónica: el primero se refie-
re a las resistencias en las terquedades 
y silencios, y el segundo al desarrollo, 
la colonialidad y la hegemonía.

Para el primer concepto, de resis-
tencias en las terquedades y silencios, 
retomo al historiador colombiano José 

Rozo Gauta (1997) con su obra “Resis-
tencias y silencios: cultura, identidad 
y sincretismo en los Andes orientales”. 
Rozo Gauta (1997) reflexiona sobre 
cómo las comunidades campesinas de 
los Andes orientales han configurado 
su identidad cultural en relación con el 
sincretismo de la colonización hispá-
nica y los períodos modernos. Destaca 
que la población campesina tiende a 
guardar su sabiduría y conocimiento 
en silencio, mostrándose recelosa y 
prevenida. La resistencia cultural se 
manifiesta en coplas, fiestas, músi-
cas, trabajos agrícolas y preparación 
de alimentos, es decir, en actividades 
cotidianas.

En relación con lo anterior, el agró-
nomo mexicano José Antonio Gómez 
(2011) aborda el concepto de terqueda-
des de los pueblos originarios y las co-
munidades campesinas que siembran 
maíz criollo o nativo. Gómez (2011) 
analiza cómo estas comunidades man-
tienen las semillas criollas con técnicas 
ancestrales de siembra y cultivo, como 
la milpa en Mesoamérica, a pesar de 
la hegemonía del maíz transgénico y 
los paquetes tecnológicos modernos. 
Esta terquedad, según Gómez, tiene un 
trasfondo espiritual y cultural, repre-
sentando una cosmovisión ancestral 
que persiste a pesar de la influencia de 
la modernidad.

El segundo concepto se refiere al 
desarrollo, la colonialidad y la hege-
monía. Arturo Escobar (2007) analiza 
el discurso del desarrollo como un 
poder hegemónico, basado en discur-
sos coloniales del progreso y el blan-
queamiento de sangre que el Imperio 
Español (Castro-Gómez, 2005) impuso 



Martínez Soriano, A.F. (2025). Plano de inmanencia del maíz una mirada desde la matriz autónoma de pensamiento popular latinoame-
ricano. Estudios Latinoamericanos, ISSN (Impr) 0123-0301 – ISSN (en línea) 2665-329X, 56, 114-126.

125

a las comunidades indígenas y afrodes-
cendientes. Este discurso determinó un 
orden teleológico en el que las culturas 
europeas representan modernidad, 
razón y riqueza, mientras que las 
culturas colonizadas se asocian con 
premodernidad, ignorancia y atraso. 
Escobar también aborda las nociones 
de hegemonía (Gramsci, 2004), donde 
las clases dominantes del Norte global 
persuaden a las clases y comunidades 
del Sur global para aceptar el discurso 
del desarrollo como la única visión via-
ble. En este sentido, las comunidades 
ancestrales y rurales del Sur Global 
consideran el conocimiento moderno 
y racional como el mejor camino para 
vivir y producir alimentos, viendo sus 
saberes ancestrales como atrasados e 
improductivos.

En conclusión, el ensayo gráfico 
presentado no solo expresa los funda-
mentos de mi investigación sobre el 
maíz y su valor comunicacional en las 
comunidades campesinas del Valle de 
Tenza, sino que también actúa como un 
plano de inmanencia que por su natu-
raleza está en constante construcción. 
Como la planta de maíz —siempre en 
crecimiento—, este ensayo revela la 
fluidez entre los movimientos infinitos 
del pensamiento y los conceptos finitos 
que analiza, articulando realidades 
culturales y sociales ligadas al maíz.

Al mismo tiempo, la propuesta tras-
ciende lo académico: es una escritura 
visual que entreteje imagen, texto y 
conceptos desde las epistemologías del 
Sur. Este  cauce de sentido  manifies-
ta sentipensares arraigados en nuestra 
matriz autónoma de pensamiento po-
pular latinoamericano, donde el cono-

cimiento nace de la experiencia vivida 
y sentida. Así, el ensayo deviene herra-
mienta de resistencia y re-existencia, 
visibilizando cómo el maíz encarna 
—más allá de lo alimenticio— símbo-
los de identidad, memoria histórica y 
comunicación comunitaria.

En este sentido, así como el maíz 
representa un alimento milenario que 
posibilita identidad, cultura, prácti-
cas de comunicación comunitarias, 
memoria biocultural y re-existencia 
campesina, también hay un sinfín de 
alimentos autóctonos que han sido so-
porte nutricional y cultural en muchas 
culturas ancestrales y tradicionales 
latinoamericanas: el fríjol, el ñame, la 
yuca amarga, el chontaduro, el cacao, 
la coca, la papa, la quinua, entre otros.

A partir de estos alimentos, mu-
chas culturas han constituido su axis 
mundi  o centro del mundo cultural; 
también, en esta relación estrecha entre 
la cultura y la genética, aún podemos 
evidenciar una gran diversidad de 
memorias bioculturales de las comu-
nidades ancestrales.

Por esta razón, pensar los planos de 
inmanencia desde las mismas formas 
físicas, estéticas y artísticas de dichos 
alimentos es una forma más para sen-
tipensarnos  desde nuestra matriz 
autónoma de pensamiento popular 
latinoamericano.

Posdata: Espero que estos párrafos 
hayan cumplido con el intento prime-
rizo de escribir un texto de navegación 
para la lectura de este ensayo gráfico.



Estudios Latinoamericanos	 No. 56, Enero-Junio / Julio-Diciembre/2025

126

Referencias

Albán Achite, A. (2013). Pedagogías de la re-existencia. Artistas indígenas y afrocolombia-
nos. En C. Walsh, Pedagogías decoloniales: Prácticas insurgentes de resistir, (re)existir 
y (re)vivir. (págs. 443-468). Quito: Abya Yala.

Argumedo, A. (2006). Los silencios y las voces en América Latina: Notas sobre el pensamiento 
nacional y popular. Buenos Aires: Ediciones del Pensamiento Nacional.

Botero Gómez, P., & Mora, A. (2018). Comunidades en resistencias y re-existencias: aporte 
a los procesos de comunicación popular. En Uniminuto, Re-Visitar la comunicación 
popular. Ensayos para comprenderla como escenario estratégico de resistencia social 
y re-existencia política (pp. 135-191). Bogotá.

Cabrera, M. & Guarín, O. (2012). Imagen y ciencias sociales: trayectorias de una relación. Me-
moria y Sociedad, 16(33), 7-22.

Castro-Gómez, S. (2005). La hybris del punto cero: ciencia, raza e ilustración en la Nueva 
Granada (1750-1816). Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana.

Deleuze, G., & Guattari, F. (1993). ¿Qué es la filosofia? Barcelona: Anagrama.

Escobar, A. (2007). La invención del Tercer Mundo: Construcción y deconstrucción del de-
sarrollo. Caracas: Fundación Editorial el perro y la rana.

Gómez Espinoza, J. A. (2011). Maíz, axis mundi: Maíz y sustentabilidad. Mexico D.F.: Juan 
Pablos Editor.

Gómez, P. P. (2020). El ensayo visual: una tipología emergente de artículos investigación-
creación. Calle 14: Revista de investigación en el campo del arte, 15(28), 10-13.

González Martínez, A. (2015). Caracterización de saberes locales alrededor de la producción 
de chicha en el Valle de Tenza, Boyacá (Colombia). Polisemia (20), 29-44.

Gramsci, A. (2004). Socialismo y Cultura, 29 de enero de 1916. Buenos Aires: Siglo XXI.

Martín-Barbero, J. (1987). De los medios a las mediaciones: Comunicación, cultura y hege-
monía. Barcelona: Editorial Gustavo Gili, S.A.

Mattelart, A., & Neveu, E. (2002). Los Cultural Studies: Hacia una domesticación del pen-
samiento salvaje. La Plata: Ediciones de Periodismo y Comunicación.

Núñez, J. (2008). Prácticas sociales campesinas: Saber local y educación rural. Investigación 
y Postgrado, 45-88.

Rozo Gauta, J. (1997). Resistencias y silencios. Identidad, cultura y sincretismo en los Andes 
Orientales. Bogotá: Icfes.

San Vicente Tello, A., & Mota Cruz, C. (2021). Gente de maíz: Maíz y sociedad. En I. N. 
México, Milpa: Pueblos de Maíz, Diversidad y patrimonio biocultural de México (pp. 
255-289). Ciudad de México.

Toledo, V., & Barrera-Bassols, N. (2008). La memoria biocultural: La importancia ecológica 
de las sabidurías tradicionales. Barcelona: Icara Editorial.


